
Teološko-pastoralni tjedan znanstveni je i pastoralni skup teologâ u promišljanju nad 
aktualnim temama koje dotiču život Crkve, s ciljem trajne izobrazbe i usavršavanja nositeljâ 
službi i poslanja u Crkvi: biskupâ, prezbiterâ i đakonâ, redovnikâ i redovnicâ te vjernikâ 
laika. Skup je otvoren i svima koji se zanimaju za te teme.

Organizator
Katolički bogoslovni fakultet Sveučilišta u Zagrebu
Vlaška 38, 10 000 Zagreb
Tel.: (01) 21 17 624
E-mail: kbf@kbf.unizg.hr

Mjesto održavanja
Nadbiskupijski pastoralni institut,
Kaptol 29a, 10 000 Zagreb
Tel. (01) 55 22 000
E-mail: pastoralni.institut@zg-nadbiskupija.hr 

U glazbenom dijelu sudjeluje:
Mješoviti zbor Instituta za crkvenu glazbu KBF-a Sveučilišta u Zagrebu
pod ravnanjem prof. Danijele Župančić i uz glazbenu pratnju doc. art. Milana Hibšera.

Povjerenstvo za Teološko-pastoralni tjedan
Doc. dr. sc. Jakov Rađa, predsjednik
Dr. sc. Milan Dančuo, član
Izvr. prof. dr. sc. Stipo Kljajić, član
Prof. dr. sc. Janez Vodičar, vanjski član (Ljubljana)
Prof. dr. sc. Darko Tomašević, vanjski član (Sarajevo) 

Skup je sufinanciran od Ministarstva znanosti i obrazovanja Republike Hrvatske.

Teološko-
pastoralni 
tjedan

66. 

Zagreb, 20. − 22. siječnja 2026.

Suvremeni čovjek  
pred ponudom spasenja



Aleksa Benigar

Alojzije Stepinac –  
hrvatski kardinal

Ivan Miklenić 

Pogledi u 
hrvatsku 
stvarnost

Krunoslav Kolar

Ikona Boga  
nevidljivoga

Josip Mužić

Beskompromisna 
politika katolika

Suzana Vuletić

Dileme kliničke 
bioetike

¤
¤

www.glas-konc i la .hr www.ks.hr¤preporučujemo

Popust za 
sudionike 
TPT-a!
Pojedinačna 
izdanja  
snižena su 
do 70%.

40 €

30 € 28 €

26,50 €

45 €

Komentari 
Glasa Koncila 
(2013. – 2020.)

Uvod u teologiju ikone s 
teološkim iščitavanjem 
ikone Krista Pantokratora

Principi o kojima se  
ne pregovara

U perspektivi  
medicinskog 
personalizma i 
kršćanske  
deontologije



Suvremeni čovjek  
pred ponudom spasenja



Molitva na otvaranju 66. teološko-pastoralnog tjedna

Suvremeni čovjek pred ponudom spasenja

Bože, vrelo svakoga milosrđa i sve dobrote!
Ti si čovjeku kao svoj dar podario spasenje 
i odgovorio na njegove ponizne molitve i čežnje. 
Kad se čovjek udaljio od tebe, nisi ga napustio, 
nego si ga vodio prema oslobođenju od grijeha i smrti. 
U Kristovu daru života objavio si puninu ljubavi 
i čudesno započeo spasenje svoga novog naroda.  
U njemu nam je zasjala milosna razmjena spasenja: 
Krist se rodio kao čovjek, a mi smo primili božanski život.
Podaj nam udjela u Kristovu vazmenom otajstvu 
da čvrstom vjerom postanemo svjedoci tvoje ljubavi. 
Obdari nas mudrošću da budemo vidljivi znak spasenja 
i zavrijedimo primiti nove darove tvoje dobrote. 
Daj da se brinemo za stvoreni svijet i promičemo mir  
te pod tvojim vodstvom ostvarujemo životno poslanje. 
Udijeli nam pomoć da u prolaznostima ovoga svijeta 
dostignemo puninu života i spasenja u vječnosti.
To te molimo po Kristu Gospodinu našemu. Amen.



Tema 66. teološko-pastoralnog tjedna

Suvremeni čovjek pred ponudom spasenja

Tema 66. teološko-pastoralnog tjedna u organizaciji Katoličkog bogoslovnog fakulteta Sveučili-
šta u Zagrebu nosi naslov: Suvremeni čovjek pred ponudom spasenja. Zašto ova tema? Prije svega 
radi se o temeljnom pitanju teologije koja u svakoj epohi, a posebno u promjeni epohe, ne može 
zaobići raspravu o smislu ljudske egzistencije i Božjem odgovoru na ljudske čežnje. Spasenje 
je događaj i iskustvo koji se u teološkom, ali i svakodnevnom vjerničkom govoru najčešće 
vezuju uz smisao ne samo Kristova vazmenog otajstva nego i ljudskog života općenito. Važnost 
ove teme dodatno je osnažena činjenicom da se na početku 21. stoljeća nalazimo u vremenu 
duboke kulturalne transformacije koja je obilježena individualizmom, materijalizmom, ali i sve 
većom dominacijom tehnološke paradigme. U tom kontekstu teološko i pastoralno promišljanje 
o spasenju poprima novu urgentnost kako bi i u promijenjenim okolnostima kršćanski navještaj 
spasenja ostao radosna poruka koja istovremeno uključuje dar i poziv, milost i odgovornost, 
transcendentnu i povijesnu dimenziju. 

Naime, Božja ponuda spasenja koja se nalazi u srcu navještaja Crkve danas se susreće s najmanje 
dva iskrivljena shvaćanja koja se, zbog sličnosti s drevnim doktrinarnim devijacijama pelagija-
nizma i gnosticizma, nazivaju neo-pelagijanizam i neo-gnosticizam. Dok je neo-pelagijanizam 
odraz kulturalnog individualizma i uvjerenja da čovjekovo ostvarenje i spasenje ovisi o vlasti-
tim snagama, neo-gnosticizam spasenje svodi na unutarnje i subjektivno iskustvo, odvojeno 
od konkretnih odnosa s drugima i stvorenim svijetom. Takva shvaćanja često su skrivena iza 
određenih oblika duhovnosti koje naginju intimizmu i zagovaraju važnost odnosa s Bogom, ali 
pritom zaboravljaju uključiti jednako važnu dimenziju povijesti ili provode etičku redukciju kr-
šćanstva svodeći Kristovu osobu na model koji nadahnjuje velikodušne čine, dok njegovo djelo 
preobrazbe čitavog stvorenja i uključivanje ljudi u novo postojanje pomireno s Ocem ostaje u 
drugom planu. 

Ovdje je potrebno naglasiti kako ni kultura blagostanja, kao ni potrošačko društvo ne ostav-
ljaju poimanje spasenja izvan svojih utjecaja. Spasenje tako prolazi kroz značajne interpre-
tativne promjene pod utjecajem sekularizacije, konzumerizma, individualizma i pluralizma 
vrijednosti. Suvremeni čovjek spasenje često ne doživljava kao isključivo religioznu ili tran-

2 - 3



scendentnu stvarnost, već ga tumači kroz prizmu osobnog ostvarenja, psihološke dobrobiti 
ili društvene pravde. Spasenje se svodi na materijalne ili psihološke aspekte egzistencije, ono 
se traži u uspjehu, zdravlju, sigurnosti ili samoostvarenju. U multireligijskom i multikultural-
nom okruženju raste zanimanje za različite modele spasenja i ono se više ni u tradicionalnim 
kršćanskim društvima ne vezuje isključivo uz kršćansku tradiciju, već i uz druge religijske i 
filozofske sustave. Značajni produžetak prosječnog životnog vijeka u zadnjih sto godina, ali i 
porast kvalitete života i standarda utjecao je na gotovo jednaki porast ravnodušnosti prema 
religijskom značenju spasenja, svodeći ga na tradiciju ili običaj, bez dublje egzistencijalne 
angažiranosti. 

Unatoč porastu svih navedenih utjecaja, pitanje o spasenju i dalje postoji i često se očituje u 
širem smislu, kao traganje za odgovorom na temeljna pitanja o patnji, smrti, smislu života i 
ljudskih odnosa. Temeljna ljudska potreba za oslobođenjem, smislom i puninom života uvijek 
ostaje prisutna, jer je upisana u antropološku strukturu ljudskog bića i stoga zadržava svoju 
egzistencijalnu, kulturalnu i teološku aktualnost. Ako je istina da kršćanska poruka spasenja 
ponekad nailazi na ravnodušnost suvremenog čovjeka – kao da dar nade, smisla i nove životne 
perspektive kroz susrest s Bogom u Isusu Kristu nije potreban za ispunjen život –, suočavanje s 
različitim životnim krizama ili gubitkom smisla može pripremiti sluh za navještaj spasenja.  

Kršćanski govor o spasenju ukorijenjen je u biblijskoj tradiciji koja nedvosmisleno svjedoči da je 
spasenje isključivo Božji dar, ali dar koji uključuje čudesnu sinergiju božanskog i ljudskog djelo-
vanja. Bog je protagonist spasenja, on oslobađa od ropstva, neprijatelja, smrti i grijeha, ali i pozi-
va čovjeka da sudjeluje u procesu spasenja i oslobođenja. Iza svake stranice Novog zavjeta skriva 
se uvjerenje da spasenje svoju puninu dostiže u osobi Isusa Krista, a teologija preuzima i dalje 
razvija tu kristološku vjeru pokazujući kako njezina jedinstvena formulacija uključuje dva ne-
razdvojiva aspekta, ozdravljujući i uzvisujući. Suvremena teologija će u promišljanje o spasenju 
uključiti i druge aspekte koji su s njim povezani, a to su konkretizacija spasenjske poruke u Crkvi, 
kao sveopćem sakramentu spasenja, društvenim odnosima i solidarnosti sa siromašnima, ali i 
brizi za stvoreni svijet, promicanju dijaloga, mira i nenasilja, osobito u kontekstu ratnih sukoba.

U svjetlu svega što je navedeno možemo zaključiti kako je tema spasenja itekako teološki i 
pastoralno relevantna i zaslužuje jedan teološko-pastoralni simpozij. Radi se o temi koja je po-
godna za interdisciplinarni pristup, kojim se uspješno mogu nadopunjavati filozofija, biblijska 
teologija, patristika, fundamentalna i dogmatska teologija, pastoralna i duhovna teologija, ali i 
ekumenska teologija, sociologija i jezične znanosti. 

4



Pitanja na koja 66. teološko-pastoralni simpozij želi odgovoriti su sljedeća: 

• �Na koji način suvremeni čovjek doživljava i razumije pojam spasenja u kontekstu sekularnog, 
pluralističkog i tehnološki obilježenog svijeta? 

• �Koje filozofske pretpostavke i izazovi oblikuju razumijevanje spasenja u doba sekularizma i 
post-metafizičke misli? 

• �Kako Pavao u svojim poslanicama povezuje opravdanje i spasenje – i na koji način to uteme-
ljuje kršćansku teologiju otkupljenja? 

• �U kojoj se mjeri u suvremenoj teologiji i pastoralnoj praksi pojavljuju oblici neopelagijanizma 
i neognosticizma koji iskrivljuju istinski pojam spasenja?

• �Kako procesi sekularizacije i religijske promjene utječu na vjeru u spasenje i na religioznost u 
hrvatskom društvu danas?

• �Koje patrističke vizije spasenja imaju trajnu aktualnost za današnje teološko i pastoralno pro-
mišljanje?  

• �Kako shvatiti univerzalno Kristovo otkupljenje u svjetlu dijaloga s drugim religijama i različitim 
tradicijama duhovnosti? 

• �Koje su sličnosti i razlike između istočnoga pojma pobožanstvenjenja i zapadnoga pojma ot-
kupljenja te kako ih danas teološki povezati? 

• �Kako govoriti o spasenju na način koji je razumljiv suvremenom čovjeku, ali ostaje vjeran obja-
vi i predaji Crkve? 

• �Na koji se način u pastoralnoj praksi može prijeći od individualističkog razumijevanja „spase-
nja duše” prema zajedničarskoj i društvenoj dimenziji spasenja?

• �Kako župnik, u konkretnoj stvarnosti župne zajednice, može biti vjerodostojan služitelj, a ne 
samo službenik spasenja?  

Nadamo se i vjerujemo da će odabrana tema nadolazećeg 66. teološko-pastoralnog tjedna, svo-
jom važnošću i kreativnom razradom, biti dobar poticaj teolozima, svećenicima, vjeroučiteljima i 
ostalim crkvenim djelatnicima da promisle o temeljnoj kršćanskoj poruci spasenja i novim nači-
nima njezinog navještaja u kontekstu suvremenosti.

Radujući se suradnji, želim Vam svako dobro i najsrdačnije Vas pozdravljam!

U ime Povjerenstva za Teološko-pastoralni tjedan 
Doc. dr. sc. Jakov Rađa, v.r.

4 - 5



Prvi dan: utorak 20. siječnja 2026.

9.00 	� Otvaranje Tjedna 
Dekan KBF-a Sveučilišta u Zagrebu  
prof. dr. sc. Mario Cifrak

Moderator: izv. prof. dr. sc. Stipo Kljajić
9.40	� Prof. dr. sc. Anton Tamarut 

Suvremeni čovjek pred ponudom spasenja

              Rasprava

11.00	 Odmor

Moderator: prof. dr. sc. Danijel Tolvajčić
15.00	� Doc. dr. sc. Tomislav Zečević 

Opravdanje i spasenje u pavlovskim spisima

               Rasprava

15.45 	� Izv. prof. dr. sc. Ivan Dodlek 
U potrazi za izgubljenom puninom: neke filozofijske 
pretpostavke za kršćanski govor o spasenju u  
(post)sekularnom dobu

              Rasprava 

16.30 	 Odmor 

17.00	� Prof. dr. sc. Siniša Zrinščak 
Spasenje i hrvatsko društvo: sociološka perspektiva 
fragmentirane religioznosti i fragmentiranog društva

              Rasprava 

Program  
66. teološko-
pastoralnog 
tjedna



Drugi dan: srijeda 21. siječnja 2026.

Moderatorica: izv. prof. dr. sc. Andrea Filić
9.00	� Izv. prof. dr. sc. Vanda Kraft Soić 

Patristički pristupi spasenju: crkveni oci i njihova aktualnost

              Rasprava

9.45	� Izv. prof. dr. sc. Nedjeljka s. Valerija Kovač 
Suvremene tendencije neopelagijanizma i  
neognosticizma u svjetlu kršćanskoga poimanja spasenja

              Rasprava 

10.30	 Odmor

11.00 	� Izv. prof. dr. sc. Tomislav Kovač 
Univerzalno Kristovo spasenje i druge religijske tradicije

              Rasprava

12.00 	 Odmor

Moderator: dr. sc. Milan Dančuo

15.00	� Doc. dr. sc. Ivan Majić 
Kako govoriti o spasenju danas? Mogući motivi  
(ne)religijskog govora o spasenju

               Rasprava

15.45	� Rad po grupama

Moderatori: �izv. prof. dr. sc. Vanda Kraft Soić, 
izv. prof. dr. sc. Nedjeljka s. Valerija Kovač, 
izv. prof. dr. sc. Tomislav Kovač, 
doc. dr. sc. Ivan Majić

17.00 	 Odmor

17.30	� Izvješća radova po grupama i rasprava

Dvorana Vijenac  
Zagreb, Kaptol 29a 
20. – 22. siječnja 2026.

6 - 7



Treći dan: četvrtak 22. siječnja 2026.

Moderator: prof. dr. sc. Nikola Vranješ
9.00	� Dr. sc. Ivan Pleše 

Otkupljenje i pobožanstvenjenje: istočno i zapadno  
poimanje spasenja

               Rasprava 

9.45	� Prof. dr. sc. Josip Šimunović 
Od spasenja duše do komunitarne dimenzije spasenja u 
pastoralnoj praksi

               Rasprava 

10.30	 Odmor

11.00	 Dr. sc. Andrija Miličević 
               �Župnik između službenika i služitelja spasenja

               Rasprava

12.00 	 Plenarna rasprava

Moderatori: �izv. prof. dr. sc. Stipo Kljajić, 
doc. dr. sc. Jakov Rađa

13.00	� Zatvaranje Tjedna 
Dekan KBF-a Sveučilišta u Zagrebu  
prof. dr. sc. Mario Cifrak

Program  
66. teološko-
pastoralnog 
tjedna



Sažeci predavanja



10

Suvremeni čovjek nije neko općenito i apstraktno biće, nego 
čovjek određen među ostalim konkretnim zemljopisnim, 

povijesnim, političkim, društveno-ekonomskim, kulturnim i du-
hovnim kontekstom. Obilježen je prevladavajućim modelom 
društvenih odnosa, odnosno sustavom vrijednosti koji u tim 
odnosima dominira. Važno je napomenuti da kada promišlja-
mo o suvremenom čovjeku, promišljamo i o samima sebi. I sami 
smo ne tek subjekt refleksije, nego i stvarni objekt. Tu ne mo-
žemo pobjeći od sebe, od svojih osobnih razmišljanja i iskusta-
va. Tema koja je naznačena u naslovu Tjedna, pa i samog ovog 
izlaganja, odnosi se i na nas same, a dakako, pred očima ima i 
mnoge druge osobe, da ne reknemo sve ljude, s kojima smo na 
istoj vremenskoj i povijesnoj ravni.  

Riječ ili pojam spasenje najčešće se, iako ne isključivo, upo-
trebljava na religijsko-duhovnom području gdje se obično 
povezuje s nedopuštenim i grešnim ponašanjem, s rizičnim i 
kritičnim stanjem ili trenutkom u kojemu život samo što nije po-
pustio pred smrću. Tu se dakako prvenstveno misli na duhovni 
život, odnosno na duhovnu smrt, na prekinuti osobni odnos s 
Bogom. U sličnom smislu, samo bez transcendentalnih atributa, 
u humanitarnim akcijama spašavanja, spasenje znači, u zadnji 
čas život određene osobe ili više njih sačuvati od katastrofalnih 
tjelesnih i psihičkih posljedica, ili ih čak oteti vjerojatnoj ili goto-
vo sigurnoj tjelesnoj smrti do koje je moglo dovesti neoprezno 
i neodgovorno ponašanje pojedinca. U oba slučaja spasenje je 
povezano s graničnim i krajnjim situacijama i trenucima (situa-
cija praga) gdje se život i smrt samo što nisu dotakli.

No kako u religiozno-duhovnom, tako i u sekularnom svijetu 
pojam spasenje nije nužno ni isključivo povezan s graničnim 
životnim situacijama, nego se odnosi i na duže i trajnije, da ne 
reknemo trajno životno stanje. U religioznom smislu spasenje 
tada podrazumijeva život u vjeri, ili još preciznije život u milosti, u 
zajedništvu s Bogom, dok u sekularnom svijetu spasenje ustvari 

prof. dr. sc. Anton Tamarut

Suvremeni 
čovjek pred  
ponudom  
spasenja

 



znači blagostanje, odnosno visoki životni standard, zdravlje i 
bogatstvo. 

Nas ovdje prvenstveno zanima spasenje u religiozno-duhov-
nom pogledu. Riječ je o ponudi toga spasenja suvremenom 
čovjeku. No i u tom slučaju tema je odveć složena i preširo-
ka, jer kako smo već spomenuli suvremeni čovjek je konkretni 
čovjek određen s mnoštvom vanjskih čimbenika na koje nije 
osobno i neposredno imao utjecaj, počevši od svojih rodite-
lja, rodnog mjesta, naroda, religije, kulture… Biti suvremen u 
jednom zemljopisnom prostoru, tradiciji i kulturi nije isto što 
i biti suvremen na drugim zemljopisnim širinama i dužinama, 
u drugoj tradiciji i kulturi.  Da ne spominjemo kako spasenje, 
odnosno sadržaj koji se pod tim pojmom misli, u jednom re-
ligijsko-duhovnom sustavu može značiti jedno, a u drugome 
drugo.

Ovdje prvenstveno mislimo na čovjeka zapadnih društava 
koja su povijesno obilježena sadržajem, utjecajem i ulogom 
starogrčke, starorimske, judeo-kršćanske, i u manjem dijelu 
islamske duhovne baštine. Imamo pred očima izrazito sekula-
riziranog, autoreferentnog čovjeka, čovjeka tzv. prvog iliti ra-
zvijenog svijeta, svijeta visoke i sofisticirane tehnologije, digi-
taliziranih sustava i virtualnih odnosa. Imamo pred očima sebe 
i druge u društvu snažnih i sve dubljih društveno-ekonomskih 
razlika i suprotnosti. Društveni pluralizam, uključujući i onaj 
religijski i duhovni, praćen je još snažnijom društvenom fra-
gmentacijom, etičkim relativizmom i ravnodušnošću. Prena-
glašeni individualizam vodi u patnju osamljenosti i izolira-
nosti, odnosno odbačenosti. U društvu uspjeha i blagostanja 
briga za mentalno zdravlje građana postaje sve preča i važnija.

Kriza suvremenog društva unutar kojega se odvijaju i prelama-
ju proturječja, podjele, sukobi i suprotnosti u samom čovjeku 
pojedincu počiva na nerazriješenom pitanju: tko je zapravo 

10 - 11



12

čovjek. Odgovor na pitanje tko je čovjek, naznačuje i odgovor 
gdje je, i u čemu se sastoji njegovo spasenje. Kako nema jasnog 
i jedinstvenog odgovora na pitanje tko je čovjek, tako nema ni 
jasnog i jedinstvenog odgovora u vezi s njegovim spasenjem. 
Šumu odgovora na pitanje tko je čovjek prati jednako nepre-
gledna šuma raznih ponuda spasenja.

Odgovor na ključno pitanje, tko je čovjek, mi  tražimo u kršćan-
skoj antropologiji koja se temelji i nadahnjuje na  Objavi, te u 
svjetlu povijesti spasenja (historia salutis) kako je posvjedočena 
u toj istoj Objavi odgovaramo na pitanje gdje je, i u čemu se 
sastoji čovjekovo spasenje. Ispravno i cjelovito razumijevanje 
čovjeka, kao i ispravno i cjelovito razumijevanje spasenja, pruža 
nam priliku za razmišljanje o čovjekovoj sposobnosti i moguć-
nosti ispravnog izbora pred mnoštvom različitih ponuda. 

S kršćanskog stajališta, uvjereni smo da temeljne istine o čovje-
ku zasnovane na Objavi, kao i temeljni sadržaj i shvaćanje spa-
senja u svjetlu te iste Objave, uza svu različitost zemljopisnog, 
povijesnog, političkog, društveno-ekonomskog, duhovno-reli-
gijskog i kulturnog konteksta koji određuje u velikoj mjeri život 
i suvremenost pojedinoga čovjeka, vrijede za sve ljude. Prema 
kršćanskom shvaćanju, temeljna i osnovna istina o čovjeku i nje-
govu spasenju može biti samo jedna i univerzalna, uvijek jedna-
ko svježa i suvremena. 



doc. dr. sc. Tomislav Zečević

Opravdanje 
i spasenje u 
pavlovskim 
spisima

U uvodnom dijelu izlaganja nastoje se razjasniti pojmovi 
opravdanja i spasenja te njihova primjena u pavlovskim 

spisima. Važno je naglasiti da se u autentičnim Pavlovim (pro-
topavlovskim) spisima koristi izvorno židovska terminologija 
opravdanja, bliska kršćanima iz židovstva, ali s novom kristološ-
kom značajkom oproštenja grijeha i ponovnim uspostavljanjem 
odnosa i zajedništva s Bogom putem Kristove spasonosne, ot-
kupiteljske smrti (i uskrsnuća) koja nas vraća na put spasenja. U 
deuteropavlovskim spisima, koji se pripisuju njegovim učenici-
ma, više se koristi izravna terminologija spasenja koja je puno 
bliža kršćanima iz poganstva, tj. nežidovima. 

U prvom dijelu izlaganja obrađuje se govor o opravdanju u 
Poslanici Galaćanima, u kontekstu Pavlove žustre rasprave s ju-
daizantima, kršćanskim propovjednicima židovskog podrijetla, 
koji su naknadno došli među pavlovske kršćane u Galaciji i za-
htijevaju od njih da se obrežu i opslužuju židovske propise kako 
bi se spasili i kako ne bi bili proganjani od strane judeokršćana. 
Pavao na temelju dokaza iz iskustva novog života u Kristu samih 
Galaćana, iz svakodnevnog života te iz Pisma nastoji ukazati na 
opasnost ovog zahtijeva jer obezvrjeđuje Kristovu žrtvu na kri-
žu, koja je jedini izvor opravdanja i pomirenja s Bogom. On ja-
sno naglašava da se opravdavamo i spašavamo po vjeri u Isusa 
Krista, a ne vršenjem djela Zakona, zato što je spasenje Božji dar, 
a ne ljudska zasluga te se ničim ne može samostalno zaslužiti. 

Drugi dio izlaganja proučava govor o opravdanju u Poslanici Ri-
mljanima u kojoj se Pavao obraća zajednici većinski židovskog 
podrijetla koju nije osnovao te je oprezniji u svom stavu prema 
Zakonu i židovskim propisima kada izlaže svoje evanđelje i te-
ologiju opravdanja. On se nada da će mu ova zajednica zbog 
svojih veza s maticom Crkvom u Jeruzalemu pomoći u njego-
vom daljnjem misionarskom djelovanju i približavanju judeo-
kršćanskim zajednicama. Odbijanje Pavlovog navještaja evan-
đelja Krista raspetoga kao jedinog izvora opravdanja i spasenja 

12 - 13



14

bez obveze obrezanja i opsluživanja židovskog Zakona moglo 
je dovesti do raskola Crkve na dva dijela, na judeokršćanske za-
jednice židovskog podrijetla i na etnokršćanske zajednice ne-
židovskog podrijetla u Maloj Aziji i Grčkoj, koje je sam Apostol 
osnovao. Pavao u ovoj poslanici naglašava pojam pravednosti 
Božje, koji predstavlja sažetak njegovog evanđelja, kao spaso-
nosno djelovanje Božje u Isusu Kristu kojim su svi ljudi pomire-
ni s Bogom jer su svi, Židovi i nežidovi, sagriješili te je svima po-
trebno opravdanje koje se postiže samo po vjeri u Isusa Krista, 
a ne vršenjem djela Zakona. 

Treći dio izlaganja ukratko obrađuje ostale Pavlove poslanice, 
poput Poslanice Filipljanima i Druge poslanice Korinćanima, 
koje se barem djelomično dotiču teme opravdanja te izražavaju 
tragove unutarcrkvenih sukoba između prožidovske struje koja 
traži obvezu opsluživanja zakona kao uvjet za spasenje i Pavla 
te drugih kršćana koji se tome opiru jer bi nametanje židovskog 
Zakona kršćanima značilo da je Krist uzaludno umro. 

U četvrtom dijelu obrađuju se deuteropavlovske poslanice, po-
put Poslanice Kološanima i Poslanice Efežanima, koje se pripi-
suju Pavlovim učenicima. Ove poslanice izbjegavaju židovsku 
terminologiju opravdanja koju Pavao koristi kako bi naglasio 
da su oni koji su opravdani u Kristu na putu spasenja, ali samo 
u nadi jer spasenje predstavlja buduću stvarnost (vremenska 
eshatologija). Spomenute poslanice naglašavaju više sadašnji 
elemenat spasenja koje je već prisutno i ostvareno na nebu 
(prostorna eshatologija) te su po krštenju vjernici zajedno s Kri-
stom već ovdje na zemlji na otajstven način oživljeni i uskrišeni, 
a to znači već i spašeni, iako konačno spasenje ostaje budući 
događaj.

U završnom dijelu izlaganja naglašava se da iako problema-
tika opravdanja po vjeri u Isusa Krista ili vršenjem djela Zako-
na predstavlja unutarcrkveno pitanje, ono ipak donosi dvije 



poprilično različite i nespojive vizije spasenja. S jedne strane 
opravdanje po vjeri naglašava Božju inicijativu te prikazuje 
opravdanje i spasenje kao nezasluženi Božji dar, dok naglasak 
na potrebu opsluživanja djela Zakona stavlja naglasak na ljud-
sku inicijativu i mogućnost samospasenja. Potonji izvanjski 
zakonski pristup ne samo da ne odražava kršćansku viziju spa-
senja, već ugrožava same temelje kršćanske vjere stavljajući u 
pitanje spasonosnu vrijednost Kristove žrtve na križu. Naime, 
ako se možemo spasiti svojim vlastitim djelima, onda Kristova 
smrt postaje nepotrebnom i suvišnom te se postavlja pitanje 
za koga je onda i zašto je uopće Krist trpio i umro na križu.  
Stoga se nameće zaključak da je nemoguće istinski vjerovati 
u Isusa Krista i istovremeno tražiti dodatni izvor opravdanja i 
spasenja, bilo u kontekstu židovskog zakona i propisa bilo u 
kontekstu nekih drugih ljudskih počela. U kontekstu kršćanske 
zajednice opravdanje predstavlja obnovu odnosa s Bogom is-
ključivo po oproštenju grijeha po vjeri u Isusa Krista po kojoj 
bivamo spašeni.  

14 - 15



Sekularizam je – kao razdoblje antropocentričnog zaokreta 
– transformirao transcendentnu (kršćansku) ideju spasenja 

u imanentni okvir kojega, u grubim crtama, oblikuje znan-
stveno-tehnički um subjektivistički ustrojenog neprobojnog 
jastva u njegovu nastojanju da svojim vlastitim snagama pre-
oblikuje život (kulturu) radi što većeg osobnog i društvenog 
napretka i blagostanja. Budući da su se sekularni narativi o 
mogućnostima neograničenog napretka, snazi redukcioni-
stičkog znanstveno-tehničkog uma, radikalnom individua-
lizmu kao oslobođenju pojedinca od svakog autoriteta i po-
litičkim utopijama o savršenim oblicima društvenog života 
pokazali neuspjelim mitovima – koji su doveli do neviđenih 
oblika totalitarizma, nasilja, ratova, egzistencijalnog besmisla, 
međuljudske otuđenosti i globalne nejednakosti –, različi-
te postsekularne teorije slažu se u jednome: religija je, sada 
tek kao jedna od mnogih opcija oblikovanja života (kulture) u 
pluralnom društvu, ponovno dobrodošla u pregovorima oko 
mogućih rješenja za poteškoće suvremene epohe. U tom kon-
tekstu, problem kojega se ovdje istražuje s polazišta filozofije 
religije jest u pitanju: Kako govoriti o religijskom (kršćanskom) 
spasenju u novim postsekularnim uvjetima kulturalnog plu-
ralizma? 

Cilj izlaganja je ukazati na neke filozofijske pretpostavke za ta-
kav govor. Pokazuje se da su te pretpostavke iznutra povezane 
s idejom punine koja predstavlja duhovni okvir za ostvarenje 
ljudske dobrobiti u vidu osmišljavanja ljudskog života. Teza je 
da ideja punine – unutar koje je moguće ostvarenje duhovno 
bogatijeg, dubljeg, dostojanstvenijeg i vrjednijeg življenja – 
upućuje na pretpostavku otvorenosti prema transcendenciji 
(nasuprot dominaciji zatvorene sekularne verzije imanentnog 
okvira), zatim na pretpostavku cjelovitijih dimenzija zajedniš-

izv. prof. dr. sc. Ivan Dodlek

U potrazi za  
izgubljenom  
puninom: neke 
filozofijske  
pretpostavke za 
kršćanski govor  
o spasenju u  
(post)sekularnom 
dobu

 



tva (u odnosu na modernu fragmentaciju društvenosti uzroko-
vanu hermetičkom autonomijom pojedinca), te pretpostavku 
održivijih oblika blagostanja (s obzirom na razarajuće oblike 
potrošačke kulture). Kako su ove pretpostavke punine izgubile 
svoju snagu u razdoblju moderne koju je obilježio sekularizam, 
postsekularni senzibilitet pokazuje nostalgiju za njihovim po-
novnim otkrivanjem u novim kulturalnim uvjetima. 

16 - 17



18

Izlaganje je podijeljeno u dva dijela. U prvome će se sažeti 
te reinterpretirati dostupna istraživanja o religioznosti u 

hrvatskom društvu. Mada je jasno da je slika religioznosti 
vrlo složena, manje se pozornosti u javnosti, ali i u znanst-
venom diskursu, posvećuje detaljima te slike. Dok je re-
ligija, na društvenoj razini, u 1980-ima i 1990-ima većinski 
funkcionirala kao „sveti svod“ hrvatskog naroda, sada su na 
djelu suprotstavljeni procesi: pad crkvene religioznosti, indi-
vidualizacija i pluralizacija osobne religioznosti, ali i izrazito 
javno djelovanje koje ima obilježje manjinske i osporavane 
religioznosti. U drugom će se dijelu sažeti i reinterpreti-
rati postojeće spoznaje o hrvatskom društvenom razvoju iz 
globalnog kuta gledanja. 

Podaci govore da su klasične i naslijeđene društvene podjele 
(spolne, dobne, regionalne, klasne i ideološke) upotpunjene 
novim podjelama i neizvjesnostima, ponajprije onima koje 
uzrokuju migracije, kao i neizvjesna politička situacija u svije-
tu. Osobito su neizvjesni učinci uporabe digitalnih tehnologi-
ja. Premda kod nas nema dovoljno istraživanja ona u drugim 
zemljama govore da sve više živimo u paralelnim stvarnosti-
ma, a što ima poguban učinak na ionako krhku društvenu 
koheziju. Na kraju će se izlaganja predstaviti mogući scenariji 
utjecaja digitalnih tehnologija na shvaćanje i življenje religi-
oznosti. 

prof. dr. sc. Siniša Zrinščak

Spasenje i  
hrvatsko društvo:
sociološka  
perspektiva 
fragmentirane 
religioznosti i 
fragmentiranog 
društva



U spisima patrističkih teologa ne može se pronaći sustavan i je-
dinstven nauk o spasenju, no soteriologija je neizostavan čim-

benik nauka koji je na korist vlastitih zajednica artikulirala praktič-
na i pastoralno usmjerena patristička teološka misao.

Uslijed uvijek novih potreba koje su iziskivale nove odgovore, 
rano kršćanstvo nije iznjedrilo jedinstvenu i sustavnu teoriju o 
spasenju. Izlaganje najprije iznosi važnije, u ono doba raširenije 
naglaske koji omogućuju uvid u značajke patrističkog pristupa 
spasenju. Potom donosi pregled teologija spasenja kroz susljedna 
razdoblja otačkog doba izlažući ocrte soteriologija prominentnih 
teologa koji su svojim pristupima kršćanskom obećanju spasenja 
dali jedinstvene doprinose. Razlike u njihovu pristupu spasenju i 
naglascima prvenstveno valja pripisati specifičnim izazovima i ak-
tualnim pitanjima pojedinog razdoblja otačkoga doba, kao i ono-
me ili pak onima kojima su pojedini autori oponirali. 

U pitanju su teologije spasenja koje bi mogle dati svojevrstan do-
prinos budućima; o tome valja prosuditi na temelju njihova ocrta, 
vodeći pritom pomno računa o specifičnosti prilika i izazova patri-
stičkog razdoblja u odnosu na one suvremenog doba.  

Ključne riječi: spasenje; soteriologija; Isus Krist; Presveto Trojstvo; pa-
tristika; rano kršćanstvo.

izv. prof. dr. sc.  
Vanda Kraft Soić

Patristički 
pristupi 
spasenju: 
crkveni oci 
i njihova 
aktualnost

18 - 19



izv. prof. dr. sc.  
Nedjeljka s. Valerija Kovač

Suvremene  
tendencije  
neopelagijanizma  
i neognosticizma  
u svjetlu 
kršćanskoga  
poimanja spasenja

Neopelagijanizam i neognosticizam dva su izraza koja se na 
poseban način pojavljuju u izjavama i dokumentima pape 

Franje. Ne označavaju povratak starih hereza iz prvih stoljeća 
kršćanstva u doslovnom smislu, nego opisuju suvremene an-
tropološke težnje prema postignuću spasenja, koje općenito 
pokazuju paralele sa starim krivovjerjima. Neopelagijanizam 
izražava individualističkog i radikalno autonomnog čovjeka 
koji se oslanja na vlastite ljudske snage u postizanju spasenja 
bez spoznaje vlastite ovisnosti o Bogu i o drugima. Neogno-
sticizam opisuje subjektivizam sukladno kojemu čovjek traga 
za pukim nutarnjim spasenjem te se zatvara u nutarnju sferu i 
oblike duhovnosti koje zanemaruju tjelesnu dimenziju i djela 
ljubavi. Ni jedan oblik ne može potpuno ispuniti ljudsku če-
žnju za spasenjem u cjelovitom smislu. 

U kršćanskoj perspektivi, potpuno ostvarenje čovjeka nije 
moguće ostvariti bez božanske intervencije i milosti, koja 
nam je darovana Isusom Kristom, jedinim Spasiteljem. Auten-
tično kršćansko poimanje spasenja je kristocentrično i cjelovi-
to. Spasenje ima bitno relacijsku dimenziju, jer se ostvaruje u 
pomirenom i novom odnosu s Kristom, iz čega proizlazi novi 
poredak odnosa s drugima u svijetu. U nutarnjoj osobnoj per-
spektivi, spasenje uključuje kako otkupljenje čovjeka (oslo-
bođenje od grijeha) tako i preobrazbu njegovih grijehom 
ranjenih duhovnih snaga. Na subjektivnoj razini, spasenje se 
ostvaruje u trajnom dijalogu između Božje milosti i ljudske 
slobode.

Ključne riječi: spasenje i otkupljenje; Isus Krist Spasitelj; čovjek u 
suvremenoj kulturi; Božja milost i ljudska sloboda.



izv. prof. dr. sc. Tomislav Kovač

Univerzalnost 
Kristova spasenja 
i druge religijske 
tradicije

Religijski pluralizam svojstven današnjem globalnom svije-
tu poziva kršćansku teologiju da se zapita o ulozi drugih 

religija u Božjemu naumu i u kojem odnosu one stoje pred 
jedinstvenošću i univerzalnošću Božjega spasenja ostvarenog 
jednom zauvijek u Isusu Kristu. (Poslije)koncilsko učiteljstvo 
Crkve priznaje u drugim religijama zrake istine, sjemenke Ri-
ječi, elemente milosti i posvećenja, i to ne samo u srcu i duhu 
ljudi, nego i u posebnim obredima i kulturama narodâ, koji se, 
premda nesavršeni, mogu smatrati „pripravom za evanđelje“. 
Katolička teologija odavno ne isključuje mogućnost spasenja 
„nekršćana“ na individualnoj razini i izvan Crkve, ukoliko teže 
k istini, čine dobro i žive po svojoj savjesti, ali to spasenje te-
melji na univerzalnoj prisutnosti Duha Svetoga i djelovanju 
Trojedinoga Boga u ljudskoj povijesti, koji svoj vrhunac nalaze 
u utjelovljenju i vazmenom događaju Isusa Krista, na kojemu i 
sljedbenici drugih religija na otajstveni način participiraju. Me-
đutim, nameće se temeljno pitanje: imaju li i u kojoj mjeri dru-
ge religije spasenjsku vrijednost po sebi ili ostaju reducirane i 
ovisne o Kristovoj objavi? Teologija religija još nema dovoljno 
definirani epistemološki status da jednoznačno odgovori na 
to pitanje koje, prema tome, ostaje otvoreno (usp. Međuna-
rodna teološka komisija, Kršćanstvo i religije, br. 81). Unatoč 
tome, ovo je pitanje od prvotne važnosti jer se izravno tiče biti 
kršćanske objave, poimanja istine, smisla i poslanja Crkve te 
pretpostavki međureligijskoga dijaloga.

Pitanje spasenja preosjetljivo je da ga se svodi na razinu dok-
trinarnih tvrdnji ili teoloških teorema, nego zaslužuje da bude 
obuhvaćeno u njegovoj egzistencijalnoj, povijesno-kulturo-
loškoj pa i društveno-političkoj dimenziji. Zato će se preda-
vanje najprije osvrnuti na poimanje spasenja u velikim religij-
skim tradicijama Istoka (hinduizam, budizam, konfucijanizam, 
taoizam) i monoteizma (židovstvo, kršćanstvo i islam). Zatim 
će se u kratkim crtama prikazati domete i granice triju glavnih 

20 - 21



22

modela teologije religija: ekskluzivistički ekleziocentrizam 
(izvan Crkve nema spasenja), inkluzivistički kristocentrizam 
(izvan Krista nema spasenja) i pluralistički teocentrizam 
(izvan Boga nema spasenja, neovisno o Kristovoj objavi). 
Istaknut će se i neka druga teološka promišljanja koja nasto-
je obrazložiti jedinstvenost i univerzalnost Kristova spasenja, 
bez umanjivanja objektivnih vrijednosti drugih religijskih 
tradicija. Komparativan pristup religijama može obogati-
ti kršćansko razumijevanje spasenja. U tu svrhu, korisno je 
istaknuti tri originalna aspekta kršćanskog spasenja: spase-
nje kao besplatan dar, kao cjelovito čovjekovo ozdravljenje i 
kao izraz solidarnosti između Boga i čovjeka.

Ključne riječi: kršćanstvo i religije; spasenje; teologija religija; 
kristocentrični inkluzivizam; međureligijski dijalog.



doc. dr. sc. Ivan Majić

Kako govoriti o 
spasenju danas? 
Mogući motivi 
(ne)religijskog 
govora o  
spasenju

Premda tema spasenja nije tako česta kao kod teologâ, ovoj 
temi u novije vrijeme pristupaju brojni filozofi različitih teo-

rijskih školâ, mišljenjâ i tradicijâ. Budući da se u suvremenim 
filozofskim raspravama neizbježno otvara pitanje uzroka 
različitih kriza u kojima se nalazi čovjek današnjice, spasenje 
– bilo da je shvaćeno kao egzistencijalni zahtjev, društveno-
povijesni imperativ ili pak nostalgični (i melankolični) povratak 
odnosu čovjeka i Boga – zadobiva pomalo neočekivan, ali 
značajan interes i u nekim filozofskim tradicijama za koje na 
prvi pogled ne bismo očekivali takav interes. U radu će se sto-
ga pristupiti temi spasenja u kontekstu misli filozofâ kao što 
su Slavoj Žižek, Giorgio Agamben, Gianni Vattimo, Jean Luc 
Marion i John Caputo. Bilo da slijede Heideggerovu (Vattimo 
i Caputo), Nietzscheovu (Vattimo), Hegelovu (Žižek), Derrida-
ovu (Marion i Caputo) ili pak neku drugu filozofsku tradiciju, 
oni svojim tekstovima pokazuju da se o spasenju i danas može 
govoriti iz različitih, ne nužno teoloških teorijskih očišta.

22 - 23



24

Izlaganje pod naslovom „Otkupljenje i pobožanstvenjenje: 
istočno i zapadno poimanje spasenja“ otvara jedno od središnjih 

pitanja kršćanske soteriologije – odnos između Kristova otkup-
iteljskog djela i konačnog  čovjekova cilja:  zajedništvo s Bogom. 
Istočna i zapadna teološka tradicija razvile su različite, ali kom-
plementarne modele razumijevanja tog otajstva. U istočnom, 
patrističkom okviru, spasenje se ponajprije shvaća kao kozmička 
pobjeda nad zlom, smrću i grijehom te kao pobožanstvenjenje 
(θέωσις, deificatio), utemeljeno na Atanazijevoj tezi da se Logos 
utjelovio kako bi čovjek bio pobožanstvenjen (De Incarnatione 
54,3: Αὐτὸς γὰρ  ἐνηνθρώπησεν  ἵνα  ἡμεῖς θεοποιηθῶμεν). Spas-
enje ima ontološku i terapeutsku dimenziju: Krist utjelovljenjem 
i uskrsnućem obnavlja čovjekovu narav i vraća ga u zajedništvo s 
Bogom.

Zapadna skolastička teologija, osobito od Anzelma Canterburyjsk-
og nadalje, naglašava pravni i zadovoljštinski aspekt otkupljenja 
(redemptio), tumačeći Kristovu žrtvu kao zadovoljštinu (satisfactio) 
Božjoj pravednosti i temelj čovjekova opravdanja (iustificatio). Iako 
takav model, pod utjecajem feudalnog sustava, riskira redukciju 
otajstva na pravnu shemu, on istodobno naglašava realnost gri-
jeha i nužnost slobodnog pristanka na Božju milost.

Suvremena teologija, osobito u ekumenskom kontekstu, nastoji 
prevladati jednostrane interpretacije i uspostaviti sinergijski pris-
tup: utjelovljenje, križ i uskrsnuće shvaćaju se kao jedinstveno 
djelo božanske ljubavi koje otkupljuje i pobožanstvenjuje. Tako 
se zapadni soteriološki pojam „zadovoljština“ i istočni „theosis“ 
očituju kao dvije perspektive istoga misterija – Isusa Krista koji ot-
kupljuje čovjeka od grijeha i uvodi ga u zajedništvo života Trojstva.

Otkupljenje i 
pobožanstve-
njenje: istočno 
i zapadno  
poimanje  
spasenja

dr. sc. Ivan Pleše



prof. dr. sc. Josip Šimunović

Od spasenja 
duše do 
komunitarne 
dimenzije 
spasenja 
u pastoralnoj 
praksi

U predavanju se polazi od ekleziologije zajedništva koja je za-
crtana na Drugom vatikanskom koncilu i dalje razvijana u po-

slijekoncilskom vremenu. Svjesni smo da živimo u društvu u ko-
jem se, između ostaloga, povlači i individualistička kultura. Crkva 
je dio društva. Živi i djeluje u određenom društvenom okruženju 
i poimanju svakodnevne stvarnosti. No, Crkva kao zajednica lju-
di koju je htio i osnovao Isus Krist jest zajedništvo, communio. 
Živi svoje zajedništvo s Isusom Kristom, a to zajedništvo povlači 
sa sobom i zajedništvo s drugima, sa svima. Isus Krist obvezuje 
svoje učenice i učenike da žive za druge. U zajedništvu s Kristom, 
moguće je ispravno živjeti za druge (usp. Spe salvi, br. 28).

Crkva svoje cjelokupno djelovanje i život oblikuje u svjetlu ekle-
ziologije zajedništva. U kontekstu izrečenoga, razvijat će se tema 
predavanja. Potrebno je voditi brigu o vlastitom spasenju, ali 
dužnost nam je brinuti se za spasenje drugih oko nas. Pred Bo-
gom ne stojimo samo kao pojedinci, nego i kao obitelji, župne 
zajednice te razne katehetske i interesne zajednice (živi vjernički 
krugovi), i dr. U zajedništvu s drugima čovjek se razvija u svojim 
dimenzijama i u svojim odnosima. U predavanju se promišljaju 
određene mogućnosti i načini osvješćivanja spasenja kao komu-
nitarne tj. zajedničarske i crkvene stvarnosti. 

24 - 25



26

Kako biti više služitelj spasenja, a manje službenik, vjero-
jatno je pitanje mnogih župnika. U našem izlaganju želimo 

promotriti neke od izazova, kao i mogućnosti u življenju i 
vršenju poslanja župnika na veću korist povjerene mu zajed-
nice i slavu Božju.

Župnik u župnoj zajednici može biti vjerodostojan služitelj 
spasenja kada njegovo pastoralno djelovanje nije reduci-
rano na formalno upravljanje obredima i administrativnim 
zadatcima, nego kada se očituje u integraciji teološke misli, 
svjedočkog stila života te konkretne pastoralne prakse ljuba-
vi i služenja. To podrazumijeva približavanje Kristove ponude 
spasenja svima u svakodnevnom životu, a što znači pratiti 
obitelji i pojedinca u krizama, biti prisutan u patnji, radosti 
i konkretnosti života te djelovati u promicanju solidarnosti, 
socijalne pravde i brige za marginalizirane. Vjerodostojnost 
se pokazuje i kroz sustavno oblikovanje čovjekova srca kroz 
katehezu, duhovno-pastoralne razgovore, duhovne susrete i 
liturgijsko sudjelovanje, kako bi spasenje postalo iskustvo, a 
ne ostalo apstraktna ideja. Time se pastoralna služba uzdiže 
iznad puke funkcionalnosti i postaje autentičan prostor gdje 
čovjek u odnosu s Bogom i bližnjima može doživjeti puninu 
života i preobražavajuću dimenziju spasenja. 

Za ostvarenje toga poslanja potrebno je: razvijati svećeničko 
bratstvo; brinuti na razini institucionalne Crkve da se župnika 
što više birokratski rasterećuje za mogućnost služenja i 
naviještanja; osposobljavati vjerni Božji puk povjeravajući 
mu ono u čemu su njegove kompetencije, razvijajući tako 
supsidijarnu suodgovornost u poslanju i djelovanju Crkve; …

Ključne riječi: služitelj spasenja; identitet i misija svećenika; na-
vještaj; pastoralno djelovanje; supsidijarna suodgovornost; mi-
sionarska Crkva.

dr. sc. Andrija Miličević

Župnik između 
službenika i 
služitelja 
spasenja



Bilješke

















Tema 66. teološko-pastoralnog tjedna...................................................................................................2

Program..........................................................................................................................................................................6

Sažeci predavanja....................................................................................................................................................9
Suvremeni čovjek pred ponudom spasenja....................................................................................................... 10
Opravdanje i spasenje u pavlovskim spisima.................................................................................................... 13
U potrazi za izgubljenom puninom: neke filozofijske pretpostavke za kršćanski govor  
o spasenju u (post)sekularnom dobu................................................................................................................... 16
Spasenje i hrvatsko društvo: sociološka perspektiva fragmentirane religioznosti  
i fragmentiranog društva.......................................................................................................................................... 18
Patristički pristupi spasenju: crkveni oci i njihova aktualnost...................................................................... 19
Suvremene tendencije neopelagijanizma i neognosticizma u svjetlu kršćanskoga  
poimanja spasenja....................................................................................................................................................... 20
Univerzalnost Kristova spasenja i druge religijske tradicije.......................................................................... 21
Kako govoriti o spasenju danas? Mogući motivi (ne)religijskog govora o spasenju........................... 23
Otkupljenje i pobožanstvenjenje: istočno i zapadno poimanje spasenja............................................... 24
Od spasenja duše do komunitarne dimenzije spasenja u pastoralnoj praksi........................................ 25
Župnik između službenika i služitelja spasenja................................................................................................. 26

Bilješke.......................................................................................................................................................................... 27

Sadržaj

Suvremeni čovjek pred ponudom spasenja
Sažeci predavanja

Nakladnik: Glas Koncila
Grafičko oblikovanje: Blaženka Matić

Tisak: Hlad. d.o.o.



36



Aleksa Benigar

Alojzije Stepinac –  
hrvatski kardinal

Ivan Miklenić 

Pogledi u 
hrvatsku 
stvarnost

Krunoslav Kolar

Ikona Boga  
nevidljivoga

Josip Mužić

Beskompromisna 
politika katolika

Suzana Vuletić

Dileme kliničke 
bioetike

¤
¤

www.glas-konc i la .hr www.ks.hr¤preporučujemo

Popust za 
sudionike 
TPT-a!
Pojedinačna 
izdanja  
snižena su 
do 70%.

40 €

30 € 28 €

26,50 €

45 €

Komentari 
Glasa Koncila 
(2013. – 2020.)

Uvod u teologiju ikone s 
teološkim iščitavanjem 
ikone Krista Pantokratora

Principi o kojima se  
ne pregovara

U perspektivi  
medicinskog 
personalizma i 
kršćanske  
deontologije



Teološko-pastoralni tjedan znanstveni je i pastoralni skup teologâ u promišljanju nad 
aktualnim temama koje dotiču život Crkve, s ciljem trajne izobrazbe i usavršavanja nositeljâ 
službi i poslanja u Crkvi: biskupâ, prezbiterâ i đakonâ, redovnikâ i redovnicâ te vjernikâ 
laika. Skup je otvoren i svima koji se zanimaju za te teme.

Organizator
Katolički bogoslovni fakultet Sveučilišta u Zagrebu
Vlaška 38, 10 000 Zagreb
Tel.: (01) 21 17 624
E-mail: kbf@kbf.unizg.hr

Mjesto održavanja
Nadbiskupijski pastoralni institut,
Kaptol 29a, 10 000 Zagreb
Tel. (01) 55 22 000
E-mail: pastoralni.institut@zg-nadbiskupija.hr 

U glazbenom dijelu sudjeluje:
Mješoviti zbor Instituta za crkvenu glazbu KBF-a Sveučilišta u Zagrebu
pod ravnanjem prof. Danijele Župančić i uz glazbenu pratnju doc. art. Milana Hibšera.

Povjerenstvo za Teološko-pastoralni tjedan
Doc. dr. sc. Jakov Rađa, predsjednik
Dr. sc. Milan Dančuo, član
Izvr. prof. dr. sc. Stipo Kljajić, član
Prof. dr. sc. Janez Vodičar, vanjski član (Ljubljana)
Prof. dr. sc. Darko Tomašević, vanjski član (Sarajevo) 

Skup je sufinanciran od Ministarstva znanosti i obrazovanja Republike Hrvatske.

Teološko-
pastoralni 
tjedan

66. 

Zagreb, 20. − 22. siječnja 2026.

Suvremeni čovjek  
pred ponudom spasenja


